DOI: https://doi.org/10.59295/DIA.2025.1.06
CZU:7.03
Orcid ID:

SURASUL GIOCONDEI

Conferentiar universitar, doctor, Universitatea din Oradea, Facultatea de Arte,
Departamentul de Arte Vizuale.

Domenii de preocupare: Estetica, Istoria artei moderne si contemporane, Teoria
si filosofia artei.

Cirti publicate: Dilemele artei contemporane. Oradea: Editura Universititii din
Oradea, 2003; Arta. O introducere. Cluj-Napoca: Editura Presa Universitara Clujeana,
2017.

Stefan GAIE

Surasul Giocondei

Rezumat. Articolul de fata vine in prelungirea incercarii autorului sdu de a intelege schimbarea de paradigma,
produsd in contextul inceputului epocii moderne, care a dus la apartia artei. Pentru a intelege ,,nasterea” artei este
nevoie sd intelegem faptul ca imaginile si artefactele create in epocile anterioare modernitatii sunt in mod eronat
asumate de istoria artei ca fiind art4, ele avand pentru cei care le-au creat o cu totul altd functie si semnificatie
decét cea esteticd. Apeland la concluziile la care au ajuns mai recent istoria artei si antropologia, se atrage atentia
asupra faptului cd aceste imagini si artefacte aveau o menire fundamental sacral-religioasa si ci doar o datd cu
intrarea in epoca modernd apare o noud categorie de imagini si artefacte a cdror menire va fi una strict estetica.
Gioconda lui Leonardo constituie un foarte bun exemplu al acestei noi categorii de obiecte create de un artist,
conform unor reguli, pentru a oferi privitorului o experienti esteticd, experientd care este radical noud si diferita
fatd de experientele sacral-religioase oferite privitorilor in epocile anterioare modernititii.

Cuvinte-cheie: arta, ,nasterea” artei, pre-modernitate, modernitate, istoria artei, antropologie.

Gioconda’s Smile

Abstract. The present article is an extension of its author’s attempt to understand the paradigm shift, pro-
duced in the context of the beginning of the modern era, which led to the emergence of art. To understand the
“birth” of art, it is necessary to understand that images and artifacts created in pre-modern eras are mistakenly
assumed by art history to be art, having for those who created them a completely different function and mean-
ing than the aesthetic one. Considering the conclusions reached more recently by art history and anthropology,
attention is drawn to the fact that these images and artifacts had a fundamental sacral-religious purpose and that
only with the entry into the modern era does a new category of images and artifacts appear, whose purpose will
be a strictly aesthetic one. Leonardo’s Gioconda is a very good example of this new category of objects created by
an artist, according to certain rules, with the purpose of offering the viewer an aesthetic experience, an experience
that is radically new and different from the previous sacral-religious experiences offered in the pre-modern eras.

Keywords: Art, The “Birth” of Art, Pre-modernity, Modernity, Art History, Anthropology.

DIALOGICA nt 1, 2025 ¢ 1o 18572557 51



Sé deschidem o istorie a artei, de exemplu
faimoasa si atdt somptuos ilustrata Gardner’s
Art Through the Ages [1], aflatd la a paispreze-
cea editie, prima fiind scrisa de Helen Gardner
in 1926. Rasfoind primul capitol, intitulat ,,Art
before History”, vom gasi o serie de ilustratii in
care apar imagini si artefacte preistorice, dintre
care cele mai cunoscute sunt picturile rupestre
descoperite in pesterile de la Lascaux, Altamira
sau Chauvet. Aceste picturi constituie, conform
autorului, ipoteticul inceput al artei picturii,
plasat undeva in urma cu mai mult de 20.000 de
ani. Descoperirea acestor pesteri a iscat si con-
tinud sd iste o fireascd emotie nu numai printre
specialisti, impingand tot mai departe in timp
granitele ipoteticilor origini ale artei, plasate azi
undeva intre 35.000 si 37.000 de ani. Un foarte
bun exemplu in aceasta privintd l-a constitu-
it descoperirea in 1994 a pesterii Chauvet din
sudul Frantei. S-a vorbit atunci despre o ade-
varatd ,capela sixtind preistoricd”, iar in docu-
mentarul intitulat Cave of Forgotten Dreams,
regizat de cunoscutul regizor german Werner
Herzog, ni se prezintd o serie de astfel de pic-
turi cu adevarat halucinante, care, nici nu mai
e nevoie sd ni se spund, dar ni se spune totusi,
par sa descindd din imaginatia lui Picasso. De
altfel, chiar Picasso se pare ca ar fi afirmat in
urma unei vizite facute in anii 1940 la pesterile
din Lascaux cd ,noi [modernii] nu am desco-
perit nimic”. Rasfoind mai departe acest prim
capitol, aflim ca in urma cu circa zece mii de
ani intreaga lume pare si se fi umplut cu divi-
nitati sculptate, cu animale totemice si cu alta-
re, ale caror dimensiuni tind sd devind tot mai
monumentale. Erau divinitati in forma de céi-
ne, pasire sau broascd sau in unele cazuri doar
niste simple blocuri gigantice de piatra, cioplite
in mod grosolan. Chiar dacd nimeni nu poate
pretinde ca stie cu precizie de ce oamenii acelor
vremuri au inceput sé picteze si sd sculpteze ast-
fel de imagini, sau ce rol aveau in viata lor, este
evident ca impulsul si motivatia primordiald a
credrii acestora a fost una sacral-religioasa. Cu
toate acestea, istoriile artei dedicd in continuare
un spatiu extins asa-zisei creatii artistice a ace-

v

stei epoci. Termenul ,arta” este invocat de cei

mai diversi autori, de la istorici de arta la arhe-
ologi sau antropologi, atunci cand vorbesc de-
spre imaginile figurative sau ornamentale cre-
ate de oamenii din toate timpurile, astfel incét
arta pare sd devina o categorie universald. Arta
fie nu este definitd, fie se recunoaste dificulta-
tea unei definiri, ba chiar imposibilitatea unei
definiri, de unde ar rezulta chiar inutilitatea de-
finirii, fie, asa cum fac autorii istoriei mai sus
mentionate, se recunoaste cd nu putem intele-
ge motivatia credrii acestor imagini si artefacte,
dar totusi se vorbeste in continuare despre artd.
Impresia produsa este aceea cd, teoretic, stim cu
totii ce este arta, dar de fapt nu avem idee de-
spre ce este vorba.

Au supravietuit din epocile anterioare mo-
dernitatii un numdr impresionant de imagini si
artefacte pe care noi le numim azi ca fiind arta.
Ce reprezentau toate acestea pentru creato-
rii lor? Care era motivatia creirii lor? Care era
semnificatia lor?

S-au publicat in ultimele decenii tot mai
multe studii care au argumentat faptul ca ideea
de artd ca o categorie distincta a activitatii uma-
ne - distinctd fata de activitati cum ar fi vina-
toarea, agricultura, cioplirea de unelte, sculpta-
rea de statui — nu era cunoscutd in epocile care
preced modernitatea. Chiar daca istoriile artei
isi incep incep in mod traditional naratiunile cu
pictura rupestra, ,arta”, ca notiune care desem-
neaza o forma specificd de experientd, va aparea
doar in Occident, incepand cu secolul XVIII. La
fel ca modernitatea, care se va constitui treptat
intre secolele XVI si XVIII, notiunea de arta se
va cristaliza in aceeasi perioadd, pentru a se fixa
in mod definitiv odatd cu definirea ei la mijlo-
cului secolului XVIIT si odatd cu constituirea a
doud discipline care i se vor consacra in totalita-
te — estetica si istoria artei. In special aparitia es-
teticii se va dovedi cruciald, ea reusind sa traseze
cadrele conceptuale intre care se va fixa modul
in care modernitatea va intelege arta. Atunci
cand la mijlocul secolului XVIII, intr-un context
intelectual extrem de complex, apare termenul
de ,arte frumoase” (beaux-arts), iar apoi cel de
»artd”, apare, dincolo de acest cuvant, dincolo
deci de o ,,simpla” eticheta lingvisticd, un mod

By

E-ISSN 1857-2537

DIALOGICA nr 1, 2025



fundamental nou de a intelege creatia umana;
apare, pe de alta parte, o noua familie de obiec-
te, familie care nu a existat niciodata inainte, cea
a obiectelor de artd, si nu in ultimul rand, apa-
re o noud intelegere a modului in care omul se
raporteaza la lumea obiectelor. Arta deci, ca o
categorie aparte a creatiei, semnificatiei si sim-
tirii umane, este o creatie a lumii moderne, iar
a folosi aceasta notiune esential modernd pen-
tru a incerca sd intelegem ce a fost ,inainte” de
artd, a universaliza si atemporaliza notiunea, are
consecinte destructive asupra oricdrei tentative
oneste de a intelege creatia culturald materiala
anterioara modernitatii. Localizdnd arta in so-
cietati si epoci unde ea nu a existat inainte de a
o numi noi astfel, riscim sa recream aceste soci-
etati si epoci in imaginea lumii moderne. Cre-
atiile culturii materiale anterioare modernitatii
nu sunt artd, sau altel spus nu au fost create ca
fiind artd, ele avand pentru creatorii si pentru
publicul lor o cu totul altd semnificatie decat cea
pe care o are pentru noi o creatie artisticd, indi-
ferent daca este vorba despre sculpturd, pictura,
muzicd, arhitectura sau poezie.

Rédmane insa intrebarea: cum isi intelegeau
vechii greci, medievalii §i renascentistii, pro-
pria cultura materiala? Existd cercetdtori care
au remarcat, chiar daca doar in trecere, faptul
ca majoritatea covarsitoare a imaginilor crea-
te in epocile anterioare modernitatii aveau un
evident caracter sacral-religios. Iatd de exemplu
ce scria inca in 1933 un atat de bun cunoscator
al lumii grecesti cum a fost Werner Jaeger: ,,...
aproape niciodatd poporul grec — cu un acut
simt artistic - nu a prezentat contemplarea ope-
relor de artd in sensul lui Winckelmann. [...]
Grecii considerau cd arta apartine unei alte sfe-
re. In intreaga perioada clasicd ea si-a mentinut
locul in lumea sacrd a cultului, din care isi tra-
gea originea” [2, p. 20].

Abordarea sistematica a acestei problema-
tici este insd mult mai recentd, demersul istoriei
artei fiind completat de cel al unor discipline
cum ar fi arheologia sau antropologia artei. De
exemplu, in chiar primele pagini ale monumen-
talei A Companion to Greek Art, arheologii Ty-
ler Jo Smith §i Dimitris Plantzos tin sa sublinie-

ze faptul cd ,,Functia si contextul obiectelor si
monumentelor antice sunt elementele decisive
ale istoriei artei grecesti. [...] Grecii au facut fo-
arte puting, asta in cazul in care au ficut, «artd
de dragul artei». Chiar si cele mai profunde si
placute din punct de vedere estetic exemple
aveau o destinatie utilitara” [3, vol. 1, p. 5].

Spre deosebire de istoria artei, antropologia
renuntd la a mai pune intrebarea: ,,Care e sem-
nificatia imaginilor de cult din arta clasica grea-
ca?”, inlocuind-o cu o intrebare de genul: ,,Care
erau efectele acestor imagini asupra privitorului
si care era relatia lor cu restul culturii din care
taceau parte?” Concluzia la care au ajuns antro-
pologii este aceea ca menirea acestor imagini
era cea de a organiza afectul, motivand astfel
angajarea unui rol social sau a unei reprezentari
a sistemului cultural. Ce efect aveau acele ima-
gini si artefacte create in epocile premoderne
asupra destinatarilor lor? Ce fel de experiente
le ofereau acestora? Este evident cd nu putem
vorbi despre ceea ce estetica moderna numeste
»experiente estetice”, diferenta dintre astfel de
experiente si cele traite de omul antic, medieval
sau renascentist, fiind una radicald.

In studiul siu despre sculptura greaci,
Nigel Spivey ne aminteste faptul ca ,,In fata unei
opere de artd este inca posibil sd exclami (totusi
manierat) intr-un limbaj modern, «Ce divin!».
A declara, in sensul antic grecesc, o sculptura
«divind» (entheos) insemna nu doar o simpld
reactie estetica, ci un articol de credinta. [...]
Spectatorul formelor divine sau eroice credea
ca sculpturile au facut mai mult decat sé livreze
suveniruri ale maretiei. Un spirit, o forta ani-
matd, a fost prinsd in piatra, argild sau bronz”
[4, p. 228]. Statuile grecesti apartineau unei cul-
turi profund religioase. Cadrele conceptuale si
materiale asociate cu aceastd culturd au mode-
lat practicile privirii si intelegerii acestor statui.
Acest fapt a dat nastere unei structuri particu-
lare a modului in care privitorul se raporta la
aceste statui, mod care nu avea nici o legatura
cu interpretarea vreunei semnificatii estetice
sau abstracte. In religia greacd sacrul era om-
niprezent, se intrepatrundea cu viata cotidiana
intr-un grad extrem de ridicat. Zone intregi ale

DIALOGICA nr. 1, 2025

E-ISSN 1857-2537

53



mediului natural, cum ar fi un munte, un izvor
sau un copac, erau atribuite unor agenti suprau-
mani sau unor puteri mitice. Sacrul era perce-
put nu ca un domeniu unificat, ci ca o retea de
astfel de forte. In aceastd lume magici, statuile
divinitatilor marcau prezenta reald a unei for-
te divine concrete si exercitau o actiune cores-
punzitoare. Grecii nu distingeau intre zeitate si
imaginea unei zeitdti, iar acest lucru influenta
uzul practic al imaginilor. Posedarea unei ima-
gini era echivalenta cu controlul fortelor sacre
pe care acesta le personifica. A privi o astfel
de imagine inseamnd mult mai mult decat a o
vedea, inseamna a interactiona cu divinitatea.
Reproducem pe larg un fragment in care istori-
cul si antropologul francez Jean-Pierre Vernant
descrie relatia dintre zeu, templu si credincios:
»... templul grec este o locuinta: zeul o ocupa.
[...] Inloc sa se inchidi, precum oikos-ul uman,
in jurul unui interior familial, casa divina este
orientatd citre exterior, este intoarsd catre pu-
blic. [...] zeul isi revarsa prezenta in mod vizibil
in ochii tuturora: sub privirile Cetatii, el devi-
ne forma si spectacol. [...] Ca si templul, ima-
ginea capitd un caracter pe deplin public. S-ar
putea spune despre statuie cd, acum, intregul
sdu «esse» constd intr-un «percipi», toatd «fiin-
ta» sa constd in a fi «zdritd». Ea nu mai are alta
realitate in afara aparentei sale, nici altd functie
rituald decét cea de a fi vazuta. [...] Statuia este
o «reprezentare» intr-un sens cu totul nou. Eli-
berat de ritual si plasat sub privirea impersonala
a Cetatii, simbolul divin s-a transformat intr-o
«imagine» a zeului” [5, p. 414-415].
Cercetitorii vorbesc despre un adevirat ri-
tual al acestei interactiuni care era potentat de
un scenariu extrem de bine pus la punct si care
presupunea o adevarata manipulare a tuturor
simturilor. Manipularea luminii si intuneri-
cului in temple, folosind dispozitive cum ar fi
bazine cu lichid care reflectau lumina, sau po-
delele lustruite din fata statuilor, sporeau aura
divinitétii care era sculptata in materiale reflec-
torizante ca marmura sau aurul. Toate acestea
produceau un gen de iluminare stralucitoare,
consideratd a fi specifica divinitatilor. Imnurile
cantate la deschiderea usilor templelor in tim-

pul festivalelor aveau ritmuri si tonuri distincte,
parfumul care emana un miros puternic si care
era obtinut nu doar prin arderea de tamaie ci si
prin florile plantate in gridinile templelor [6].
Cei doi termeni invocati in cultul statuilor erau
cei de ,,frumusete” si ,,magnitudine” (kallos kai
megethos), folositi si in descrierea epifaniilor
divine. Departe de a stabili o detasare estetica
contemplativa, acest vocabular incurajeaza in-
trarea intr-o ,stare a unei constiinte alterate”,
caracteristica acelui mysterium tremendum des-
pre care vorbea Rudolf Otto. Techneé-ul sculp-
torului consta tocmai in capacitatea de a crea
statui care sd faciliteze astfel de experiente reli-
gioase in care tot ce apartinea materiei sau uma-
nului era pus intre paranteze sau depdsit. Este
evident insa cd aceste cadre senzoriale si actiuni
practice determina o reactie complet diferita
fata de reactia implicata de modelele estetice si
iconografice ale decodarii semnificatiei.

Ne amintim ca Platon i-a alungat pe artisti
din cetatea sa, convins fiind ca reprezentarea si
adevarul sunt incompatibile. El dorea sa inlocu-
iasca artificiul artei cu propria sa filosofie ca sur-
sd a educatiei in societatea ateniana. Sculptorii
s-au opus lui Platon prin avansarea ideii unei ex-
periente traite a epocii grecesti. Sculptura greaca
nu era despre frumusete, sau mai exact, era des-
pre ceva care se afla dincolo de frumusete. Ea a
invocat zeii in forma umand, a dat forma fizica
divinului si a inregistrat credintele timpului.

Intr-o extrem de interesanta carte [7], an-
tropologul englez Alfred Gell argumenteazi co-
erent si consistent impotriva a doua dintre cele
mai adanc asumate ipoteze care se regasesc la
baza studierii artei si in general a culturii mate-
riale. Prima este cea esteticd — ideea cd ceea ce
distinge arta fata de celelalte obiecte materiale
este calitatea artei, interesul estetic superior al
acesteia. A doua este cea semiotica — ideea ca
obiectivul nostru atunci cand privim inspre arta
este cel de a o intelege ca pe o ,,expresie” a unui
cod sau a unei logici ascunse (intelese printr-o
analogie cu limbajul). In locul unei teorii este-
tice sau semiotice a artei, Gell propune o teorie
sociala a artei. Obiectele sunt facute si folosite
intotdeauna urmaérind un scop, ele sunt intot-

o4

E-ISSN 1857-2537

DIALOGICA nr 1, 2025



deauna prinse in interiorul unei largi retele so-
ciale si istorice a relatiilor umane, si nu pot fi ni-
ciodata despartite de interesele umane practice.
Pentru Gell ceea ce conteaza in privinta obiecte-
lor (inclusiv a asa-numitelor obiecte de arta) nu
este ceea ce acestea inseamna, ci ceea ce fac; nu
cat sunt de frumoase, ci cum ,lucreazd” asupra
sau prin cineva care le priveste, le foloseste sau
le atinge. In loc sd se concentreze deci asupra
esteticului si semnificatiei, Gell alege sa acorde
atentie totald ,,actiunii, cauzalitatii, rezultatului
si transformadrii”, vazand ,arta ca pe un sistem
al actiunii, directionat inspre schimbarea lumii,
mai degraba decét inspre codificarea unor pro-
pozitii simbolice despre aceasta” [8, p. 2].
Intreaga actiune sociald se realizeazi prin
intermediul obiectelor, iar creatiile artistice
diferd de celelalte artefacte in primul rand
prin maniera actiunii lor. Un punct de vedere
asemdnator gasim si la istorici de artd ca David
Freedberg [9] sau W. ]J. T. Mitchell [10], care
militeaza chiar pentru intemeierea unei noi dis-
cipline care sa studieze istoria imaginilor, dis-
ciplind care sa nu mai facd nici o discriminare
intre ,artd” si ,non-arta”. Ei argumenteazd ca
insdsi clasificarea unei imagini sau a unui ar-
tefact ca ,artd” ii diminueaza potentialul prin
amputarea a ceea ce constituie adevérata sa for-
ta. Interesat de aceastd ,,putere” a imaginilor si
intrebandu-se ce anume ,vor” imaginile de la
noi, Mitchell aminteste cuvintele prin care is-
toricul de artd Michael Fried rezuma ,,conven-
tia primordiala” a picturii: ,,0 pictura ... trebuie
in primul rand sa-l atragé pe privitor, apoi sa-1
retind si in cele din urma sa-l subjuge, cu alte
cuvinte, o picturd trebuie sd se adreseze cui-
va, trebuie sa-1 faca sa se opreasca in fata ei si
sd-1 tind acolo ca si cum ar fi vrdjit si nu s-ar
mai putea misca” [10, p. 36]. Acest lucru suge-
reaza ca obiectele sunt, prin ele insele, anima-
te, ceea ce pare cel putin ciudat, deoarece noi
stim cd obiectele in general i obiectele de arta
in particular sunt neanimate. Dar ceea ce este
adevirat pentru fizica nu este adevarat si pentru
societate. In ceea ce priveste societatea umani,
toate obiectele sunt animate — fie prin ele insele
(avand un gen de personalitate), fie ca extensie

a persoanei umane. Acest lucru, crede Mitchell,
este adevarat nu numai pentru trecut, dar si
pentru prezent.

Un punct de vedere asemdnator imparta-
seste si cunoscutul istoric de arta german Hans
Belting. In introducerea la monumentala sa lu-
crare Bild und Kult, dedicata studiului iconului
medieval, Belting explicd subtitlul aparent curi-
os al cartii - O istorie a imaginii inainte de epo-
ca artei — in termeni care se focalizeazd asupra
problemelor care privesc ideea de arte vizuale
si in special asupra modului in care acestea
functioneaza in ansamblul culturii: ,,Arta, asa
cum este ea studiatd azi de disciplina istoriei
artei, nu a existat nici in Evul Mediu si nici ul-
terior. Dupd Evul Mediu, totusi, arta a inceput
sd aibd o semnificatie diferita si a inceput sa
fie recunoscuta ca atare — arta ca inventata de
artisti faimosi si definitd de o teorie specifica.
In vreme ce vechile imagini au fost distruse de
iconoclasti in perioada Reformei, imaginile de
tip nou au inceput sa umple colectiile de arta
care incepeau sd apard. Epoca artei, care se inrd-
dacineaza in aceste evenimente, ddinuie pana in
zilele noastre. Chiar de la inceput, ea se caracte-
riza printr-un gen particular de istoriografie,
care, desi se numea istorie a artei, in realitate se
ocupa cu istoria artigtilor” [11, p. XXI].

Istoriografia la care se referd Belting este
ilustratd de opera lui Giorgio Vasari, care a fost
primul colectionar serios de desene, despre care
avea convingerea ca dezviluie primul moment
al inspiratiei artistice. Pasiunea sa pentru desen
l-a determinat si fondeze in 1562 Accademia
delle Arti del Disegno din Florenta. Vasari era
convins ca disegno (insemnand atat ,desen” cit
si ,constructie”) este superior lui colorito (,,pi-
ctura in culori”) deoarece primul este un exer-
citiu al intelectului, in vreme ce al doilea apele-
aza doar la apetitul senzual. La Accademia el ii
incuraja pe artisti sa-si dezvolte talentul fard a
tine seama de oprelistile si constrangerile tra-
ditiei §i conventiei, argumentand ca geniul se
implineste cel mai rapid in inventie. Toate pre-
ocupidrile lui Vasari se reflectd in Vietile picto-
rilor, sculptorilor si arhitectilor, publicatd pen-
tru prima data in 1550 si revizutd i extinsa in

DIALOGICA nr. 1, 2025

E-ISSN 1857-2537

55



1568. Aceasta carte marcheazd momentul isto-
ric in care artele vizuale s-au transformat din
obiecte care reflecta abilitatile manuale ale unor
artizani, in reflectii ale puterilor intelectuale si
creative ale artistilor. Inainte de ,epoca artei”,
imaginea, oricét de artistic era facutd, indeplin-
ea functii culturale, religioase sau politice speci-
fice. Dupd cum sustine Belting, ,,Imaginea au-
tentica parea sa fie capabild de actiune, parea sa
posede dynamis, sau puteri supranaturale” [11,
p. 6]. Imaginea ficea miracole, proteja fata de
pericole, vindeca pe cei bolnavi. Dacé in ,epo-
ca artei” imaginea isi pierde aceste puteri, ea va
castiga in schimb o considerabild dimensiune
expresivd. Ea devine mediul prin care artistul
— abia in ,epoca artei” se va numi artist — isi
exprima propriile idei i sentimente si isi face
manifest propriul talent sau geniu.

Unul dintre exemplele discutate de Belting
pentru a ne face sd intelegem modul in care fun-
ctiona o imagine in perioada de dinaintea epo-
cii artei este efigia relicvariului Sfantului Foy de
la Conques din Franta. Sainte-Foy era un loc de
pelerinaj construit intre anii 1050 si 1120 pen-
tru a gdzdui pelerinii in drumul lor spre cel mai
important loc de pelerinaj din Evul Mediu, cel
de la Santiago de Compostella, in nord-vestul
Spaniei, unde se aflau ramaésitele Sfantului apo-
stol Iacob, care aveau reputatia de a face mira-
cole. Manistirea Sainte-Foy gazduia relicvele
sfintului cu acelasi nume, un copil care a fost
martirizat dupé ce a fost ars de viu in anul 303
pentru ci a refuzat sd se inchine zeilor pagéni.
Craniul sau era, §i mai este si acum, addpostit
intr-un relicvariu in spatele unei mésti mor-
tuare care a apartinut unui barbat roman ma-
tur din perioada de sfarsit a Imperiului Roman.
Multele pietre pretioase care decoreazd relicva-
riul au fost donate chiar de pelerini. Este evi-
dent cé efigia Sfantului Foy nu are nici un fel de
relatie de asemanare cu sfantul insusi. Valoarea
efigiei, ne atrage atentia Belting, nu rezida in
vreo asemadnare, ci in contiguitatea cu craniul
adapostit in spatele acesteia. Ea ,atinge” in sens
literal ramagsitele copilului martirizat, astfel
incat artefactul roman este complet transfor-
mat — de la pdgan la crestin, de la un ornament

la o formd simbolicd a credintei. Acesta mai
simbolizeaza si transformarea care il asteapta
pe credincios, de la inchisoarea fizica a corpului
la domeniul spiritual al sufletului. Belting cite-
aza una dintre aprecierile timpurii ale relatiei
care se stabilea intre statuia de cult i pelerinii
care o venerau. Este vorba despre marturia lui
Bernard de Angers, care a facut trei caldtorii la
Congques, incepand cu anul 1013. Acesta incepe
prin a mentiona faptul cé la inceput era sceptic
fata de puterile relicvariului: ,,Am privit cu un
zimbet batjocoritor inspre Bernier [tovarasul
sdu] datoritd faptului cd atat de multi oameni
isi indreptau rugdciunile cdtre un obiect mut si
fira suflet, [...] iar vorbele lor fird sens nu ve-
neau dintr-o minte clard”. Dar el isi va schimba
curdnd pdrerea: ,,Astazi imi regret trufia fata de
acesti prieteni ai lui Dumnezeu. [...] Imaginea
sa nu este un idol impur ci un memento sfant
care invita la devotiune pioasi. [...] Pentru a fi
mai exact, nu este nimic mai mult decat o ca-
setd care contine relicvele venerabile ale virgi-
nei. Bijutierul i-a dat o forma umana aga cum
s-a priceput. Statuia este la fel de faimoasa pe
cat era odinioard chivotul legamantului dar are
chiar un continut mai pretios in forma craniu-
lui complet al martirului. Aceasta este una din-
tre cele mai pretioase perle ale Ierusalimului ce-
resc, §i ca nici o altd persoana in secolul nostru,
produce miracole uimitoare prin intermediul
lui Dumnezeu. Este ca §i cum oamenii ar putea
citi din acesti ochi dacéd rugiciunile lor au fost
auzite” [11, p. 536-537].

Sa comparam acum relatia care se stabilegte
intre imagine si privitor in cazul prezentat de
Belting cu cea care se stabileste in cazul Giocon-
dei lui Leonardo, probabil cea mai cunoscuti
imagine nu numai din pictura Renasterii, ci din
intreaga istorie a picturii. De ce este aceasta atat
de faimoasa? Istoria artei ne spune ca este o pi-
cturd in ulei profund originala si inovativd; ca
Leonardo a folosit o tehnica de ,,topire” a liniei,
numita sfumato, si cd plaseaza portretul pe fun-
dalul unui peisaj straniu si fantastic, ceva ne-
maivazut inainte in portrete similare. Stim azi
cd Gioconda era privitd si inteleasa in vremea
ei ca un portret de logodna sau casétorie, gen

56

E-ISSN 1857-2537

DIALOGICA nr 1, 2025



foarte popular in epocd, chiar dacd remarcabil
executat. Despre acest tablou Vasari a scris la
modul admirativ: ,,celui care ar vrea sa stie cat
de mult poate arta sa imite natura, opera aceasta
ii da de minune raspunsul, in ea fiind infatisate
cele mai neinsemnate améanunte, care nu pot fi
pictate decat cu cea mai mare finete” [12, vol. 2,
p. 15]. Ne confruntdm insd aici cu un paradox:
pe de o parte suntem constienti ca vorbim de-
spre cel mai faimos portret din istoria picturii,
iar pe de altd parte suntem obligati sa admitem
cd nimic din cele stiute despre acest tablou nu
reuseste sd-i justifice faima. Trebuie s mai fie
deci si altceva pe langd evidentele calitdti ale
picturii, calitati pe care le impartaseste insd cu
alte capodopere ale Renasterii. S-a vorbit §i inca
se mai vorbeste despre misterul care inconjoara
identitatea modelului lui Leonardo. Astfel, inca
nu stim cu precizie pe cine reprezintd tabloul.
Vasari a fost primul care a folosit numele care
este atribuit si azi picturii, lansand speculatia ca
modelul este Lisa Gherardini, care s-a cdsatorit
cu negustorul florentin Francesco Bartolomeo
del Giocondo in 1495, dar alte marturii con-
trazic aceastd teza, astfel incat identitatea ei
ramane in continuare un mister. S-a sugerat i
faptul cd Leonardo nu a folosit un unic model,
ca portretul ar fi deci unul generic, mai degraba
decat specific. Cea mai extravaganta ipotezd a
aparut insd in 1992, cand Lillian Schwartz, fo-
losind programe de calculator, a suprapus fai-
mosul autoportret al lui Leonardo ca om batran
cu fata Giocondei, pentru a ajunge la concluzia
ca toate trasaturile se potrivesc perfect. Giocon-
da nu ar fi deci altceva decét un autoportret al
lui Leonardo. Acest mister a adus picturii mare
parte din faima de care se bucurd pana astazi.
Dar adevarata faima se datoreazd evident ce-
lebrului ei zimbet care concentreaza intreaga
ambiguitate a portretului. Folosind tehnica
sfumato-ului, Leonardo face ca expresia fetei
sd parad una nedefinitd, ,un teren al unei infini-
te variatiuni” [13, p. 17] care-1 debusoleaza pe
privitor si-1 forteazd sd se concentreze asupra
zambetului abia schitat al Giocondei.

Este interesant faptul cé, dupa cate se pare,
nimeni in epocd nu a remarcat acest zambet. Nu

exista nici un indiciu care sd sugereze cd artistul,
clientul, familia modelului sau oricine altcineva
din secolul XVT ar fi dat o semnificatie speciala
expresiei faciale a Giocondei. Este adevirat ci
Vasari a scris pe la larg despre acest zambet.
Chiar daci se pare ci el nu a vizut niciodatd
tabloul, il descrie extrem de minutios: ,,... si fi-
indcd mona Lisa era foarte frumoasd, Lionardo
tinea tot timpul pe ldnga ea cantareti si muzi-
canti, precum si bufoni, care s-o inveseleascd,
spre a indeparta tristetea aceea pe care, deseori,
pictura obignuieste s-o dea portretelor; iar in
acesta al lui Lionardo exista un zambet atat de
placut incat, vazdndu-l, ti se pirea a fi ceva mai
degraba dumnezeiesc decat omenesc si era so-
cotit drept o lucrare cu adevirat minunats, int-
ru nimic desosebitd de modelul insufletit” [12,
vol. 2, p. 90]. Se pare cd Vasari era congtient de
taptul ca portretele florentine de secol XVI ave-
au un aer mai degrabd inert, de manechine folo-
site pentru etalarea bogitiei unei familii. In rest
nimeni nu pare sa fi dat vreo semnificatie deose-
bita acest zambet care, pentru noi, ,,modernii”,
reprezinti chinetesenta tabloului. Intrebarea pe
care ne-o punem vine oarecum firesc: cum se
face ca Leonardo a reusit sd redea ceva care sa
fie in egald masura extrem de diferit fata de por-
tretele din epocd, si totusi atat de subtil incat sa
treacd neobservat atentiei contemporanilor sdi,
dar sa se impund in constiinta noastra ca lucrul
cel mai important care ne vine in minte atunci
cand ne gandim la acest tablou?

Réspunsul la aceastd intrebare il gasim la
criticii §i teoreticienii secolului XIX. Stim astédzi
cd Gioconda este ,,creatia” acestor critici france-
zi si englezi care apartineau climatului roman-
tismului secolului XIX. Am putea afirma chiar
cé tabloul ,,se naste” cu adevirat abia atunci, la
mai bine de trei secole dupa ce a fost pictat [14].
Exaltarea unui critic ca Walter Pater, altfel mai
degraba sobru si temperat, spune totul despre
modul in care am ajuns sd vedem acest tablou:
»Al ei este capul pe care ,toate telurile lumii au
poposit” iar pleoapele ii sunt putin obosite. Este
o frumusete ce vine dinduntru, infrumusetand
trupul, depozitarul - celuld dupd celula - de
ganduri stranii, reverii fantastice si pasiuni su-

DIALOGICA nr. 1, 2025

E-ISSN 1857-2537

57



perbe. Asezati-o pentru o clipa aldturi de una
din albele zeite grecesti sau de frumoasele fe-
mei ale antichitétii si veti vedea cat de tulburate
vor fi ele de aceasta frumusete prin care a tre-
cut sufletul cu toate bolile lui! Toate gandurile
si experienta lumii s-au gravat si modelat in ea.
[...] Ea e mai bitrana decat stancile printre care
std. [...] Inchipuirea unei vieti eterne, care si
aduci la un loc zece mii de trdiri este veche, iar
filozofia moderna a conceput ideea omenirii ca
modelatd de cétre - si insumand in sine - toate
modalitatile de gandire si de viatd. Cu sigurantd,
Lady Lisa ar putea reprezenta personificarea
vechii imagini, simbol al ideii modern” [15,
p. 110-111]. Citind cuvintele lui Pater realizam
céd noi continuam sa vedem tabloul lui Leonar-
do cu ochii secolului XIX.

Zambetul Giocondei anunta o noud epoca,
cea a artei, epocd in care pasim odata ce ,,Imagi-
nea devine un obiect de reflectie” si ,,il invitd pe
privitor sd nu ia in mod literal subiectul repre-
zentat, ci sd caute ideea artisticd dincolo de ope-
rd” [11, p. 472]. Ceea ce va conta de acum incolo
va fi tot mai mult tocmai aceasta ,,idee artisti-
cd”, motiv pentru care semnificatia Giocondei
trebuie cdutatd dincolo de aparitia ei superfici-
ala, intr-o dimensiune privata, personala, ima-
teriald. Zambetul Giocondei trebuie si fie si sa
ramand unul misterios deoarece el functioneaza
ca o invitatie pentru privitor de a plonja tocmai
in acest ,,dincolo” care e atat de volatil incat nu
are cum sa fie explicat intr-un mod satisfacator
sau definitiv. Noul tip de imagine artistica pe
care-1 anunta tabloul lui Leonardo va miza in
mod strict pe aceastd atentie concentrati a
privitorului aflat in cdutarea unei semnificatii, a
nevoii de a intelege independent de orice functii
sociale, religioase sau practice ar putea avea
respectiva imagine.

Ce ascunde zambetul Giocondei? Putem
incerca sa intelegem, suntem invitati, chiar so-
mati sa incercam, dar ne este clar ca nu vom
putea patrunde acel ceva care va raméne pen-
tru totdeauna un mister. Ce ascunde relicvarul
Stantului Foy? Stim ce ascunde, credinciosul
din Evul Mediu stia ce ascunde: relicvele sfan-
tului. Ce ascunde statuia zeului dintr-un templu

grec? Ce altceva decét pe zeu insusi. Mai exact,
nici relicvele sfantului, nici zeul, nu se ascund,
ele sunt acolo, sunt prezente, nu e nevoie si fie
cdutate, ele sunt prezente in relicvariu sau in
statuie. Omul antic sau medieval nu avea nevoie
de o hermeneuticd pentru a se apropia si pentru
a-si asuma imaginile care erau pentru el esenti-
ale; acestea functionau oarecum de la sine, prin
simpla lor prezentd. Atunci cand grecul antic
intra in templu si se géisea in fata statuii zeului,
el stia cd zeul este prezent, la fel cum medievalul
stia cd relicvele sfinte sunt prezente in relicvariu
si cd au puterea de a face minuni. Oricét ni s-ar
pédrea noud de ciudat, aceste imagini nu aveau
nimic misterios pentru omul antic sau medie-
val. Ele erau clare, transparente, iar tocmai in
aceastd claritate si transparenta stétea forta lor
de persuasiune. Puterea noii imagini este insa
de altd natura: ea fascineaza privitorul prin per-
manenta ei capacitate de a raméane un mister. Ea
exercitd asupra privirii noastre o forta de un cu
totul alt gen decat imaginile anterioare: imagi-
nea se transformad astfel intr-un ,,obiect estetic”,
adicd intr-un obiect care este creat dupd anumi-
te reguli pe care si le da singur, are o viatd pro-
prie, traieste prin el insusi si nu are nici o alta
functie decét aceea de a ne oferi o ,experienta
esteticd”. Surasul Giocondei ne invita sa pasim
intr-o lume noud, acea lume pe care modernita-
tea o va numi ,,lumea artei”.

Referinte bibliografice:

1. Kleiner, Fred S. Gardner’s Art Through the Ages.
A Global History. Fourteenth Edition. Wadsworth:
Cengage Learning, 2013.

2. Jaeger, Werner. Paideia. Bucuresti: Editura Te-
ora, 2000.

3. Smith, Tyler Jo; Plantzos, Dimitris. The Greeks
and their Art. In: ,A Companion to Greek Art”. Wi-
ley-Blackwell, 2012, vol. 1.

4. Spivey, Nigel. Understanding Greek Sculpture.
Ancient Meanings, Modern Readings. London: Thames
and Hudson, 1995.

5. Vernant, Jean-Pierre. Mit si gdndire in Grecia
anticd. Studii de psihologie istoricd. Bucuresti: Editura
Meridiane, 1995.

6. Detienne, Marcel. Grddina lui Adonis. Mitolo-
gia aromatelor in Grecia. Bucuresti: Editura Symposi-
on, 1997.

58

E-ISSN 1857-2537

DIALOGICA nr 1, 2025



7. Gell, Alfred. Art and Agency. An Anthropologi-
cal Theory. Oxford: Clarendon Press, 1998.

8. Osborne, Robin; Tanner, Jeremy. Arts’s Agency
and Art History. Blackwell Publishing, 2007.

9. Freedberg, David. The Power of Images. Chica-
go: The University of Chicago Press, 1989.

10. Mitchell, W.J.T. What Do Pictures Want? The
Lives and Loves of Images. Chicago: The University of
Chicago Press, 2005.

11. Belting, Hans. Likeness and Presence. A Histo-
ry of the Image before the Era of Art. Chicago and Lon-
don: The University of Chicago Press, 1994.

12. Vasari, Giorgio. Vietile pictorilor, sculptorilor
si arhitectilor. Bucuresti: Editura Meridiane, 1968.

13. Sassoon, Donal. Mona Lisa: The History of
the World’s Most Famous Painting. London: Harper
Collins, 2001.

14. Trumble, Angus. A Brief History of the Smile.
New York: Basic Books, 2004.

15. Pater, Walter. Renasterea. Bucuresti: Editura
Univers, 1982.

DIALOGICA nr. 1, 2025

E-ISSN 1857-2537



	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk185765863
	_Hlk161313510
	_Hlk155177847
	_Hlk194064043
	_Hlk155186495
	_Hlk158644163
	_Hlk153893378
	_Hlk156986699
	_Hlk194063368
	_Hlk194066083
	_Hlk194668609
	_Hlk194066169
	_GoBack

